
Studi Zancan n. 1/2013   25  

Dov’è carità e amore qui c’è Dio

Quando si dice «padre» non si può non pensare alla «famiglia». Dio 
Padre ha voluto costruire la vita dell’uomo e della donna sul modello 
della famiglia. «L’uomo lascerà suo padre e sua madre e si unirà alla sua 
donna e saranno una carne sola». E da loro i fi gli cresceranno come 
virgulti di ulivo. Questa è l’esperienza umana più viva, più profonda 
e più coinvolgente. È bello questo fascio di luce, questo fi ume di vita 
che parte dalla santissima Trinità, comunità di amore, come dalla sua 
sorgente, scende nella chiesa, famiglia di Dio, costruita in Gesù Cristo 
dallo Spirito Santo, e scende alla cellula primaria della vita, la famiglia 
che nella fede è anche una «piccola chiesa domestica».*

La famiglia cristiana è custode dell’amore di Dio

Prendiamo questa espressione dal documento della Cei, Evangelizza-
zione e testimonianza della carità, che dice:

«Nell’edifi cazione di una comunità ecclesiale unita nella carità e nella 
verità di Cristo, è fondamentale la testimonianza e la missione della fa-
miglia cristiana. Costituita dal sacramento del matrimonio ‘chiesa dome-
stica’, la famiglia riceve la missione di custodire, rivelare e comunicare 
l’amore, quale rifl esso vivo e reale partecipazione dell’amore di Dio per 
l’umanità e dell’amore di Cristo per la sua chiesa.

Essa è il primo luogo in cui l’annuncio del Vangelo della carità può 
essere da tutti vissuto e verifi cato in maniera semplice e spontanea: ma-
rito e moglie, genitori e fi gli, giovani e anziani. Il rapporto di reciproca 

* Estratto da Nervo G. (2012), Catechesi e carità, Edizioni Messaggero, Padova, pp. 67-76.

La famiglia piccola chiesa domestica



Dov’è carità e amore qui c’è Dio

26   Studi Zancan n. 1/2013

carità fra l’uomo e la donna, primo e originario segno dell’amore trini-
tario di Dio, la fedeltà coniugale, la paternità e maternità responsabile e 
generosa, l’educazione delle nuove generazioni all’autentica libertà dei 
fi gli di Dio, l’accoglienza degli anziani e l’impegno di aiuto verso altre 
famiglie in diffi coltà, se praticati con coerenza e dedizione, in un conte-
sto sociale spesso non disponibile e anche ostile, fanno della famiglia la 
prima vivifi cante cellula da cui ripartire per tessere rapporti di autentica 
umanità nella vita sociale.

La pastorale di preparazione e formazione al matrimonio e la cura 
spirituale, morale e culturale delle famiglie cristiane rappresentano per-
tanto un compito prioritario della pastorale. In particolare, la tutela e la 
promozione del diritto di ciascuno a vivere, dal concepimento al ter-
mine dell’esistenza terrena, e in condizioni di reale dignità personale e 
sociale, è un valore irrinunciabile su cui far convergere l’opera di evan-
gelizzazione, di carità e di impegno civile, riconoscendo alla famiglia 
quel ruolo di protagonista che le appartiene».

Come possono queste splendide parole, densissime di contenuto, 
diventare concretamente vita vissuta?

Presenza reale di Cristo negli sposi

Occorre anzitutto chiedere al Signore che aumenti la fede nel sa-
cramento del matrimonio: in tutti, negli sposi che lo celebrano, nel sa-
cerdote che li assiste in nome della chiesa, nei parenti, nella comunità 
cristiana. Tutto nasce da qui, da questa misteriosa ma reale e operante 
presenza di Dio negli sposi, che li rende quasi una piccola chiesa dome-
stica, e dà loro la missione e la capacità di «custodire, rivelare e comu-
nicare l’amore di Dio per gli uomini e di Cristo per la sua chiesa». La 
cosa fondamentale che dà luce e sicurezza alla vita di ciascuno di noi è 
la certezza che Dio ci ama realmente, effi cacemente, in ogni momento, 
personalmente, come siamo, nonostante tutto.

Ora Cristo è presente, con una forma di presenza reale, negli sposi 
perché attraverso il loro amore umano possano comunicarsi recipro-
camente questa certezza, possano comunicarla ai loro fi gli e a tutte le 
persone con cui vengono a contatto. In fondo la prima evangelizzazio-
ne è qui: è l’evangelizzazione della chiesa domestica, evangelizzazione 
dell’amore attraverso l’amore.

Perciò è fondamentale la testimonianza e la missione della famiglia 



 La famiglia piccola chiesa domestica

Studi Zancan n. 1/2013   27  

cristiana, proprio perché «essa è il primo luogo in cui l’annuncio del 
vangelo della carità può essere da tutti vissuto e verifi cato in maniera 
semplice e spontanea».

Noi ne facciamo oggetto di ragionamenti che ci danno luce e spe-
ranza: ma dobbiamo ricordare che intere generazioni hanno vissuto re-
almente questa real tà misteriosa, forse ragionando di meno e pregando 
di più. Questa realtà misteriosa ha rifl essi molto concreti.

Anzitutto «il rapporto di reciproca carità fra l’uomo e la donna» che 
è «primo e originario segno dell’amore trinitario». È la radice che dà 
sicurezza, vitalità, garanzia di continuità.

Questa presenza reale, continua e operante di Dio nell’amore degli 
sposi è come la presenza reale, continua e operante del sole nella natura: 
dà calore e suscita vita.

Possiamo vivere immersi in questa realtà senza pensarci. Ma se la 
scopriamo, se ne prendiamo consapevolezza, la vita si riempie di gioia 
e di speranza.

Questa realtà luminosa però si traduce in atti concreti, quotidiani, 
di reciproca carità, che signifi cano rispetto, attenzione, comprensione, 
aiuto, sostegno morale e fi sico, donazione, vicendevole sopportazione, 
perdono reciproco.

San Paolo dice che dobbiamo portare gli uni i pesi degli altri. Per la 
verità a nessuno fa piacere essere sopportato. Ma san Paolo aggiunge 
«per amore»: sapere che uno accetta i nostri limiti e li sopporta perché 
ci vuol bene, questo sì lo accettiamo, non perché ci sopporta, ma perché 
ci vuol bene.

È il tessuto quotidiano della vita, anche degli sposi. E poiché vivia-
mo immersi nella nostra debolezza e nelle nostre contraddizioni, giova 
ricordare l’insegnamento biblico: «Non tramonti il sole sopra la vostra 
ira» (Ef  4,26). Gli sposi nell’incontro serale col Signore possono trovare 
il momento del perdono reciproco e del rafforzamento del loro amore.

L’amore è fedele

La fedeltà coniugale ne deriva come conseguenza: l’amore trinita-
rio di Dio, da cui deriva anche l’amore coniugale, è fedele per sempre. 
Anche il suo «primo e originario segno», che è «il rapporto di reciproco 
amore fra l’uomo e la donna» deve essere fedele per sempre. È un im-
pegno assunto nel sacramento del matrimonio, di cui è segno l’anello 



Dov’è carità e amore qui c’è Dio

28   Studi Zancan n. 1/2013

nuziale: la presenza specifi ca e permanente di Cristo lo rende possibile 
e gioioso. È un dono di Dio che va difeso dalle insidie della debolezza 
umana con generosità e decisione, e va alimentato con un rapporto vivo 
e forte con Cristo presente.

Se non vogliamo smarrirci di fronte ai frequenti fallimenti anche di 
matrimoni cristiani, occorre risalire alla sorgente e rafforzare le radici.

Anche «la paternità e maternità responsabile e generosa» deriva 
come conseguenza. Se gli sposi hanno la consapevolezza che collabora-
no con Dio a creare nuovi cuori capaci di amare, e se hanno la certezza 
che Dio li ama e non li lascia soli nel grande e diffi cile compito di far 
crescere e portare a maturità i propri fi gli, potranno veramente eserci-
tare la paternità e la maternità responsabile e generosa secondo il piano 
di Dio. Senza questa luce di fede, il calcolo può prendere la mano anche 
ai genitori cristiani, chiudendo loro e i loro fi gli nell’orizzonte meschino 
del proprio egoismo. È nell’antico affi damento alla Provvidenza, che è 
affi damento all’amore, che si riscoprono speranza e prospettiva.

Primi e principali maestri

«L’educazione delle nuove generazioni all’autentica libertà dei fi gli 
di Dio» richiede l’annuncio del vangelo della carità da parte dei genitori: 
rimangono infatti essi i primi e principali maestri dei loro fi gli, anche 
nella fede. Che cosa signifi ca l’autentica libertà dei fi gli di Dio, se non la 
sicurezza che Dio li ama, effettivamente, concretamente, personalmente 
e che perciò possono buttarsi con coraggio e serenità ad attuare nella 
vita il suo piano che è «amatevi fra di voi, come vi ho amato io»?

Ma questa certezza i fi gli l’acquistano se fanno l’esperienza di essere 
amati dai genitori con l’amore con cui Dio ama, con il cuore di Cristo 
– amore a fondo perduto, nonostante tutto, fedele per sempre – e se ve-
dono che papà e mamma si amano fra di loro. In questo modo i genitori 
sono rivelazione dell’amore di Dio: è questo il signifi cato e lo scopo del 
sacramento che li ha indissolubilmente uniti.

Il cerchio si chiude

Con l’accoglienza degli anziani il cerchio si chiude: l’amore parte 
dalla santissima Trinità, presente e operante nel cuore degli uomini, ri-
fl uisce nell’amore degli sposi con il loro sacramento che ne fa il primo 



 La famiglia piccola chiesa domestica

Studi Zancan n. 1/2013   29  

e originario segno, fruttifi ca nel cuore dei fi gli, ricade nella accoglienza 
degli anziani. Il problema nella realtà esistenziale è complesso perché 
interferiscono molte varianti: il temperamento e la personalità dei fa-
miliari anziani, il loro grado di salute e di autosuffi cienza, la capacità di 
integrarsi serenamente nella famiglia dei fi gli in cui non comandano più 
loro, le occupazioni dei fi gli, le dimensioni della casa, la rete di servizi di 
supporto alla famiglia esistente o meno sul territorio ecc.

Alcune cose comunque sono certe: che gli anziani hanno diritto e 
bisogno di rimanere il più possibile nel loro ambiente di vita, attivi fi no 
a che ne hanno le energie; che hanno bisogno e diritto di affetto come 
i bambini, perché i bambini senza affetto crescono male, i vecchi senza 
affetto muoiono, e perciò hanno bisogno e diritto di non essere abban-
donati. Questo è certamente un banco di prova e un termometro per 
ogni famiglia cristiana sul grado di carità in cui vive e sull’autenticità 
della sua carità.

L’aiuto tra le famiglie

Anche «l’impegno di aiuto verso altre famiglie in diffi coltà» è una 
conseguenza del livello raggiunto dalla famiglia nella vita di carità. Forse 
tradizionalmente la famiglia era più chiusa e gelosa della sua riserva-
tezza; oggi le famiglie giovani sono più aperte e vanno diffondendosi 
forme anche organizzate di aiuto reciproco tra le famiglie: forse occorre 
riscoprire in chiave moderna le antiche opere di misericordia corporali 
e spirituali e applicarle alle famiglie.

Una forma moderna di grande valore è l’accoglienza, con l’affi do 
familiare di quei minori che hanno la loro famiglia in grandi diffi coltà: 
può essere una forma moderna di vivere l’antico istituto di padrino e 
madrina, ed è la prima forma di apostolato familiare proposto dal de-
creto sull’Apostolato dei laici (Apostolicam actuositatem, n. 11). Se la 
famiglia sviluppa così, alle radici e nei frutti, la sua dimensione di carità, 
costituisce veramente «la prima vivifi cante cellula da cui ripartire per 
tessere rapporti di autentica umanità nella vita sociale».

La famiglia non si improvvisa

Ma la famiglia non si improvvisa il giorno del matrimonio: «La pa-
storale di preparazione e formazione al matrimonio, come pure la cura 



Dov’è carità e amore qui c’è Dio

30   Studi Zancan n. 1/2013

spirituale, morale e culturale delle famiglie cristiane, rappresentano per-
tanto un compito prioritario della pastorale».

I giovani che si preparano al matrimonio hanno bisogno di scoprire 
la sorgente di forza che rende possibile il modello arduo e forte di fami-
glia che il cristianesimo propone loro: l’amore sovrabbondante, attuale, 
personale, operante di Gesù Cristo per loro.

Quando questa certezza entra nella loro vita, è possibile richiedere 
impegni forti e generosi, come l’astensione dai rapporti coniugali prima 
del matrimonio, il rispetto del piano di Dio nella maternità e paternità 
responsabile, la fedeltà coniugale, l’impegno per un matrimonio indis-
solubile.

L’eucaristia domenicale, compresa e partecipata, fa vivere l’esperien-
za sempre più forte di questa certezza: «Mi ha amato e ha dato se stesso 
per me». Questa esperienza maturerà progressivamente anche in loro 
la conseguente risposta di amore: «Anche noi dobbiamo mettere a di-
sposizione la nostra vita per i nostri fratelli»: anzitutto all’interno della 
propria famiglia, poi via via, a cerchi concentrici, verso i vicini di casa, 
i compagni di lavoro e di scuola, la parrocchia, il paese, il quartiere, la 
propria patria, il mondo intero.

Il mistero della croce

La grande fondamentale realtà dell’amore di Dio per noi, che ha il 
suo rifl esso vivo e reale nella famiglia, è immersa nel mistero del dolore: 
lo ricordiamo a ogni eucaristia: «corpo dato a morte, sangue versato». 
Anche la vita della famiglia, come la vita personale di ogni uomo è im-
mersa nel mistero del dolore. Per molti giovani, e non soltanto giovani, 
questa realtà esistenziale può diventare uno scoglio per la loro fede: «Se 
Dio mi ama, perché permette la sofferenza e la morte mia e dei miei 
cari?». Eppure Dio, che immensamente amava il Figlio, permise per lui 
la croce per dare a noi la vita: «Così Dio ha amato il mondo da dare il 
suo Figlio unigenito per noi». Il mistero rimane, è immenso; ma alcune 
luci, importanti per la nostra vita, lo rischiarano alquanto.

Tre luci che illuminano il mistero dell’amore

Oltre alla certezza che Dio ci ama, senza la quale non potremmo 
costruire la nostra vita, il mistero della croce ci dà altre tre indicazioni.



 La famiglia piccola chiesa domestica

Studi Zancan n. 1/2013   31  

La prima indicazione: l’amore è donazione fi no al sacrifi cio. Molte 
vite umane e molte famiglie falliscono perché non sono fondate sul 
dono di sé fi no al sacrifi cio, ma sulla ricerca di sé, anche con il sacrifi cio 
degli altri.

La seconda indicazione: la nostra parte di sofferenza, unita a quel-
la di Cristo, collabora alla salvezza del mondo: «Completo con le mie 
sofferenze quello che manca alla passione di Cristo a vantaggio del suo 
corpo che è la chiesa». Se questa realtà di fede riempie di speranza e di 
prospettiva ogni credente, assume un’intensità specifi ca quando è vissu-
ta da un papà, da una mamma, da un fi glio per i propri congiunti: «per 
il suo corpo che è la piccola chiesa domestica».

La terza indicazione: la vita di Cristo, che è stata immersa nel mi-
stero della croce, è dominata però dalla sua risurrezione. Noi crediamo 
e annunciamo Gesù Cristo morto, risorto e vivente in mezzo a noi e 
sappiamo che, se moriamo con lui, con lui anche risorgeremo.

Qui merita fare due sottolineature.
Si tratta della risurrezione del corpo, non soltanto dell’immortalità 

dell’anima, cioè della sopravvivenza del nostro spirito alla dissoluzio-
ne del corpo, ma della risurrezione del corpo. Lo affermava con forza 
Giobbe. «Dopo che questa mia pelle sarà distrutta, senza la mia carne, 
vedrò Dio. Io lo vedrò, io stesso, e i miei occhi lo contempleranno non 
da straniero» (Gb 19,26-27). Lo conferma san Paolo: «Colui che ha ri-
suscitato Cristo dai morti, darà la vita anche ai vostri corpi mortali per 
mezzo del suo Spirito che abita in voi» (Rm 8,11).

La vita eterna è già incominciata, il corpo di Cristo assunto nell’eu-
caristia depone in noi il germe della risurrezione del corpo che sboccerà 
in quel giorno, quando risorgeremo con Cristo, saremo simili a lui, lo 
vedremo così come egli è e saremo sempre con lui.

Se il Signore fa scendere nell’animo di due giovani che si preparano 
alla famiglia queste certezze, tutte fondate sulla fede in Gesù Cristo, essi 
saranno in grado di affrontare con serenità e con gioia l’impegno del 
matrimonio cristiano che è anzitutto l’impegno di rivelare nell’esperien-
za quotidiana l’amore con cui Dio ci ama.




