
Studi Zancan n. 1/2013   15  

Dov’è carità e amore qui c’è Dio

Un’omelia di san Giovanni Crisostomo: Gesù nel tempio e nei 
poveri*

Il sabato della XXI settimana per annum leggiamo nella liturgia delle 
ore il commento di san Giovanni Crisostomo al cap. 25 di san Matteo 
in cui il Signore ci preannuncia su che cosa saremo giudicati l’ultimo 
giorno.

Il vescovo di Costantinopoli fa un confronto fra il modo con cui 
trattiamo il corpo di Cristo nel tempio e il modo con cui lo trattiamo 
nei poveri: «Vuoi onorare il corpo di Cristo? Non permettere che sia 
oggetto di disprezzo nelle sue membra, cioè nei poveri, privi di panni 
per coprirsi. Non onorarlo qui in chiesa con stoffe di seta, mentre fuori 
lo trascuri quando soffre per il freddo e la nudità […]. Il corpo di Cristo 
che sta sull’altare non ha bisogno di mantelli, ma di anime pure; mentre 
quello che sta fuori ha bisogno di molta cura […]. Dio non ha bisogno 
di vasi di oro, ma di anime d’oro […]. Che vantaggio può avere Cristo 
se la mensa del sacrifi cio è piena di vasi d’oro, mentre poi muore di fame 
nella persona del povero? Prima sazia l’affamato e solo in seguito orna 
l’altare con quello che rimane […]. Che bisogno c’è di adornare con veli 
d’oro il suo altare, se poi, non gli offri il vestito necessario? Che vantag-
gio ne ricava Egli?… Pensa la stessa cosa di Cristo, quando va errante e 
pellegrino, bisognoso di un tetto. Tu rifi uti di accoglierlo nel pellegrino 
e adorni invece il pavimento, le pareti, le colonne e i muri dell’edifi cio 
sacro. Attacchi catene d’argento alle lampade, ma non vai a visitarlo 

* Estratto da Nervo G. (2010), La carità, cuore della chiesa, Edizioni Messaggero, Padova, 
pp. 21-27.

L’eucaristia è carità 



Dov’è carità e amore qui c’è Dio

16   Studi Zancan n. 1/2013

quando lui è incatenato in carcere. Dico questo non per vietarvi di pro-
curare addobbi e arredi sacri, ma per esortarvi a offrire, insieme a questi, 
anche il necessario aiuto ai poveri, meglio, perché questo sia fatto prima 
di quello. Nessuno è mai stato condannato per non aver cooperato ad 
abbellire il tempio, ma chi trascura il povero è destinato alla geenna, al 
fuoco inestinguibile e al supplizio coi demoni. Perciò mentre adorni 
l’ambiente del culto non chiudere il tuo cuore al fratello che soffre. Que-
sti è un tempio vivo più prezioso di quello».

Così san Giovanni Crisostomo, vescovo di Costantinopoli, parlava 
alla sua chiesa intorno al 400. Così parla anche oggi a tutta la chiesa. Il 
suo insegnamento è quanto mai attuale e indica il collegamento fra l’eu-
caristia e il servizio dei fratelli. L’eucaristia dunque è carità.

La carità frutto proprio e naturale dell’eucaristia

La Didaché dice: «Come potremo non dividere tra di noi il pane ma-
teriale, dopo che abbiamo diviso il corpo di Cristo?».

L’esperienza che viviamo nell’eucaristia è esperienza di amore: cor-
po dato a morte, sangue versato per amore. «Mi ha amato, e ha dato se 
stesso per me». «Nessuno ama i suoi amici più di colui che dà la vita per 
essi».

Questa esperienza fa nascere una esigenza vitale: «Anche noi dob-
biamo mettere a disposizione la nostra vita per i fratelli». La radice di 
questa esigenza vitale è proprio nella comunione con il corpo e con il 
sangue di Cristo che sviluppa l’unione vitale con Cristo che si è stabilita 
nell’innesto del battesimo.

L’immagine dell’innesto è di san Paolo. In forza di questo innesto, 
che si completa nell’unione con Cristo nell’eucaristia, acquistiamo e svi-
luppiamo in noi, non come potenzialità nostra, ma come dono di Dio, 
la capacità di amarci fra di noi e di amare tutti gli uomini con il cuore di 
Cristo. Questo è il signifi cato delle parole «amare il prossimo come noi 
stessi per amore di Dio».

Gesù ci ha amati in modo disinteressato, senza aspettarsi nulla, a 
fondo perduto. Ci ama nonostante tutto: Maddalena era una prostituta. 
Ci ama con amore fedele per sempre, anche nonostante i nostri tradi-
menti: come ha amato Pietro che lo ha rinnegato.

In questo modo, uniti a Cristo nel battesimo e con l’eucaristia, di-
ventiamo capaci di amare con il cuore di Cristo: così, intorno all’eu-



L’eucaristia è carità

Studi Zancan n. 1/2013   17  

caristia, la comunità cresce come famiglia di Dio. Nella celebrazione 
dell’eucaristia prima della comunione lo esprimiamo con una preghiera, 
il Padre nostro, e con un segno, il bacio di pace.

Siamo abituati a dire il Padre nostro e fi niamo col non accorgerci 
che, come abbiamo già visto, è una preghiera terribilmente impegnativa. 
Quelli che si rivolgono alla stessa persona chiamandola padre ricono-
scono di essere fratelli a tutti gli effetti: se poi nella vita di ogni giorno 
non riconosciamo negli altri uomini i nostri fratelli, abbiamo mentito e 
offendiamo il padre, che ama gli altri fi gli come ama noi.

Nel Padre nostro poi diciamo: «Rimetti a noi i nostri debiti, come 
noi li rimettiamo ai nostri debitori». Il che signifi ca anche il rovescio: 
«non rimettere a noi i nostri debiti se noi non li rimettiamo ai nostri 
debitori». Questo essenziale e fortissimo contenuto è espresso nel se-
gno della pace: ci riconosciamo fratelli, ci perdoniamo reciprocamente i 
nostri torti: se non lo facessimo quel segno sarebbe falso. Se è sincero, 
signifi ca che adempiamo a un preciso comando del Signore: «Se stai per 
accostarti all’altare e ti ricordi che un tuo fratello ha qualche cosa contro 
di te, lascia l’offerta ai piedi dell’altare, va’ a riconciliarti con tuo fratello, 
poi vieni a presentare la tua offerta».

La carità frutto necessario dell’eucaristia

La carità dunque non è soltanto un frutto proprio dell’eucaristia, 
ma è anche un frutto necessario dell’eucaristia. Non può non esserci. Se 
non c’è, signifi ca che qualche cosa è intervenuto a interrompere il ciclo 
vitale, signifi ca che l’organismo non sta bene, che elementi di morte 
sono entrati in esso, così come quando il pane non nutre vuol dire che 
l’organismo è ammalato.

Ciò vale per i singoli cristiani e per le comunità cristiane. Il teologo 
monsignor Luigi Sartori, in una relazione tenuta al congresso eucari-
stico nazionale di Udine, diceva con un’espressione ardita ma vera: «Se 
l’eucaristia non fa crescere la comunità nella carità, essa è un aborto», 
cioè una vita stroncata nelle sue potenzialità.

Le nostre comunità parrocchiali si riuniscono ogni domenica per 
celebrare l’eucaristia e, con gruppi più limitati di fedeli, ogni giorno. Il 
Signore ci ha chiesto, con una volontà specifi ca, un apposito comanda-
mento, che ci amiamo fra di noi come ci ha amati lui. Ha espresso que-
sta volontà come un testamento. Ha voluto che questo fosse il segno di 



Dov’è carità e amore qui c’è Dio

18   Studi Zancan n. 1/2013

riconoscimento: «Da questo riconosceranno che siete dei miei […]». Ha 
voluto che questa fosse la strada normale alla fede: «Che siate una sola 
cosa [frutto dell’amore]: da questo il mondo riconoscerà che tu Padre 
mi hai mandato».

Questa struttura fondamentale dell’essere cristiano è estesa a tutti, 
nessuno escluso (neppure un samaritano per un giudeo); però, nella 
logica dell’amore, il Signore ha riservato ai più deboli – i poveri, i soffe-
renti, gli oppressi – il primo posto: questi sono chiamati beati; in questi 
ha stabilito una forma di presenza reale; su questi sarà valutata alla fi ne 
la nostra vita: se lo avremo riconosciuto e concretamente amato nei 
poveri.

Il Signore ci ha dato nell’eucaristia – che ci ha comandato di cele-
brare in sua memoria – l’alimento capace di produrre vitalmente questo 
miracolo, che ci amiamo fra di noi come ci ha amati lui.

Le nostre comunità che celebrano l’eucaristia, crescono e vivono 
come famiglia di Dio, come comunità di fratelli che si amano fra di loro 
come Dio li ha amati?

Le nostre comunità cristiane si riconoscono abbastanza come co-
munità di preghiera: la «chiesa» luogo di culto; i «buoni cristiani» cristia-
ni praticanti. Si riconoscono anche abbastanza, come comunità di fede: 
vedi la parte della catechesi, l’impegno per le missioni. Si riconoscono 
anche e soprattutto come comunità di carità? Certamente le espressioni 
di carità sono presenti: le comunità religiose, la San Vincenzo, i gruppi 
di volontari, quello che si fa per le emergenze e per il Terzo mondo.

Ma questo è il segno di riconoscimento per i non cristiani? E per 
i bambini? Le nostre comunità risplendono per l’amore fraterno, per 
l’esercizio semplice e quotidiano delle opere di misericordia corporali e 
spirituali? Dove sono i vecchi? In famiglia, oggetto di cure e di affetto, 
o abbandonati in casa di ricovero?

Dove sono gli orfani e i bambini di nessuno? Nelle famiglie cristiane 
o negli istituti?

Quando una ragazza sbaglia o un giovane fi nisce in carcere come 
sono considerati dalle loro comunità cristiane? Amati, aiutati a ricostru-
ire la loro vita, o emarginati con giudizio severo e farisaico?

Quando sorgono contrasti di interesse tra le famiglie per i campi, 
per i soldi, per l’eredità prevale la comprensione reciproca e, se necessa-
rio, il perdono, oppure si radicano odi profondi che non cedono neppu-
re di fronte alla morte? E magari sono persone che partecipano insieme 
all’eucaristia la domenica, ma, se si incontrano, neppure si salutano!



L’eucaristia è carità

Studi Zancan n. 1/2013   19  

I poveri sono veramente al centro dell’attenzione e dell’impegno 
delle nostre comunità cristiane, delle congregazioni religiose?

Dal convegno «Evangelizzazione e promozione umana»

Nel 1976 la chiesa italiana è stata chiamata a compiere una revisione 
di vita su questo argomento nel convegno ecclesiale «Evangelizzazione 
e promozione umana».

Ecco alcuni punti più signifi cativi:
– Riportare i poveri al centro dell’attenzione e dell’impegno delle 

programmazioni pastorali nelle nostre comunità. Richiamiamo tre indi-
catori signifi cativi: i bilanci parrocchiali, l’ordine del giorno delle riunio-
ni dei consigli pastorali, le omelie e le preghiere dei fedeli.

– Superare la delega: ciò che è essenziale alla vita non può essere 
delegato. Le forme e l’intensità dell’impegno possono essere diverse, 
ma l’esercizio concreto delle opere di misericordia corporali e spiritua-
li deve coinvolgere ciascun cristiano e ciascuna famiglia: diversamente 
non c’è vita cristiana autentica.

– Passare dai gesti occasionali e straordinari (ad esempio una calami-
tà) a un costume normale di effettiva condivisione: a cominciare dall’in-
serire i problemi degli altri nel proprio bilancio familiare, per cui, oltre 
al doveroso pagamento delle tasse, spontaneamente riserviamo qualche 
cosa agli altri, almeno evitando gli sprechi e le spese inutili, in modo 
costante e continuativo.

– Superare il concetto di carità come elemosina per giungere alla 
pratica della carità come condivisione.

– Superare il divorzio fra carità e giustizia, per comprendere che la 
giustizia è il gradino più basso ma necessario della carità (Paolo VI); «la 
giustizia infatti senza la carità è incompleta, ma la carità senza giustizia 
è falsa» (don Milani). Non si può infatti ingannare la giustizia con le 
elemosine della carità (Quadragesimo anno, ripresa dal concilio). Anzi 
spesso un’espressione autentica e necessaria della carità è «lo stimolo 
alla giustizia» (Paolo  VI).

Si tratta cioè di una «conversione profonda di mentalità e di co-
stume, che l’amore di Cristo comunicatoci vitalmente dall’eucaristia ha 
le capacità di operare nella vita individuale, delle nostre famiglie, delle 
comunità parrocchiali e non può non infl uire poi sul cambiamento delle 
strutture oppressive disumane e ingiuste».




